Indexation

§ ESJI %

www.ESJIndex g

REVUE SEMESTRIELLE / N° 009 / DECEMBRE 2025
ISSN : 1987-1538
E-mail : revuemiri09@gmail.com
Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82
Bamako - Mali




PRESENTATION

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique
spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques
(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche
en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage,
métaphysique, €pistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et
politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de
I’environnement, théologie et en ontologie.

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche
philosophique a travers le partage des résultats d’avancées scientifiques,

I’innovation thématique, et la culture de I’esprit critique.

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques
pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la
philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de 1’identité de
I’ Afrique moderne, la philosophie de I’information et la pensée philosophique

africaine.



EQUIPE EDITORIALE

DIRECTEUR DE PUBLICATION
Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)

DIRECTEUR ADJOINT
Pr Sékou YALCOUYE (Mali)

COMITE SCIENTIFIQUE ET DE LECTURE

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph Ki
Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan),

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, France)

Pr Mounkaila Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni de
Niamey)

Pr Samba DIAKITE (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké)

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France)

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouaké¢)

Pr AKkissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouét-Boigny, Cote
d’Ivoire)

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de Cocody-
Abidjan)

Pr Blé Marcel Silvéere KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouaké¢)

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC SONFONIA,
Conakry, Guinée)



Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki Zerbo,
Burkina-Faso)

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Universit¢é Yambo
Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali)

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem de

Bamako, Mali)

COMITE EDITORIAL

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako,
Mali)

Dr Siaka KONE (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

Dr Oumar KONE (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion de
Bamako, Mali)

Dr Eliane KY (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

REDACTEUR EN CHEF
Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

COORDINATRICE
Dr Palai-Baipame Gertrude (Histoire, Université¢ de Douala, Cameroun)

COORDINATEUR ADJOINT
M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue)



POLITIQUE EDITORIALE

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui parait deux (2) fois

I'année et publie des textes qui contribuent au progres de la connaissance dans tous les

domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie des articles

de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études critiques.

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il soit

un article de fond, original et comportant : une problématique, une méthodologie, un

développement cohérent, des références bibliographiques. » (Conseil Africain et

Malgache pour I'Enseignement Supérieur CAMES)

v

v

<

La bibliographie doit étre présentée dans 1’ordre alphabétique des noms des
auteurs.

Classer les ouvrages d’'un méme auteur par année de parution et selon leur
importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la méme année.

Tous les manuscrits soumis a la revue MIRI sont évalués par au moins trois
chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.

Suite a I’acceptation de son texte, I’auteur-e s’acquitte des frais d’instruction et
de publication avant poursuite du reste de la procédure.

Un texte ne sera pas publi¢ si, malgré les qualités de fond, il implique un manque
de rigueur sémantique et syntaxique.

Chaque auteur regoit son Tiré¢ a part deés la publication du numéro.

Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des textes
publiés sont exclusivement réservés a la revue MIRI.

Apres le processus d'examen, 1'éditeur académique prend une décision finale et
peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des présomptions sur la

qualité de l'article.



SOMMAIRE

1. KOUYATE Alou, NASSOKO Lassana
Les médias a I’épreuve de la pensée philosophique contemporaine.......................... 1

2. Domeébéimwin Vivien SOMDA
Education et crise €écologique en 1’¢re de I’anthropocene................cocoviiiiiiin... 20

3. Assindah MAGNETINE, Bahan LANDJERGUE
La vie socio-économique a I’épreuve de la crise sécuritaire dans la préfecture de
Kpendjal au Nord-TOg0.....couuiiiiiii e e e 40

4. IDI OUNFANA Nassirou
La philosophie de la paix: entre Etat de droit démocratique et insécurité au

5. KOFFI Lopez Emmanuel Oscar
Morale et religion : prolégomenes a un humanisme laic.......................oooi. 71

6. Okon Bernardin DJOUPO
L’heure africaine : Déconstruire une habitude temporelle en Afrique pour une
temporellité authentique avec Heidegger.............cooiiiiiiiiiiii i 84

7. Gabriel VANNA
Le numérique au-dela d’une révolution historique : introduction a la fabrique
philosophique de la culture perceptive...........ooeviiiiiiii e 100

8. Bah Leger KOUADIO
Karl Marx et Amartya sen: convergences et divergences dans I’analyse du
(6728 0121 13 00 1 P 114

9. Adjoua Marie Jeanne KONAN, Antoine KOUAKOU
Coopération verticale/multilatérale et développement durable des états africains......132

10. Jean Désiré SAWADOGO
Qu’on est si bien sur sa propre natte : Autonomie et développement endogene dans la
pensée de Joseph KI-Zerbo........c.ooiiiiiiii e 149



11. Affoué Valery-Aimée TAKI
Et si la nature avait un visage : réflexion l1évinassienne sur un écologisme humaniste..166

12. Dieudonné Achille Ozi GAGBEI
Un regard sur la participation démocratique du chrétien dans les Etats africains....... 178

13. MASSIKINI MOKEKA Jean-Pierre
Réflexions sur les rapports juridiques entre le pouvoir central et les provinces en
République Démocratique du Congo.......coviiiiiiiiiii i e, 192

14. Huédoté Fernand HOUNTON
Des fondements philosophiques de la notion de programme génétique : entre cause
finale et cause formelle........ ..o 212

15. Mahmoud ABDOU
Identités culturelles : entre conflits et nécessité d’un mieux vivre-ensemble............ 229

16. Antoine BORUGH-BU-DJORH
La souveraineté des Etats africains a I’épreuve des coups d’Etat militaires : entre
eémancipation et n€ocolonialiSme. ..........oviiiiiiiiiii i, 241



MORALE ET RELIGION : PROLEGOMENES A UN HUMANISME LAiC

KOFFI Lopez Emmanuel Oscar
Ecole Normale Supérieure d’Abidjan
koffilopez@live.fr

Résumé

Avec I’avénement des religions monothéistes, la pratique du bien est soumise a un
idéal : la félicité. Le résultat en est que nos sociétés sont en crise, puisque les comportements
sont de plus en plus intéressés et gradués. L on agit en espérant obtenir de I’autre quelque chose.
Se développe un capitalisme conduisant a faire de I’étre humain une valeur marchande.
L’homme n’est plus une essence, mais un objet. La logique consommatrice en fait une entité
superficielle. L’idée d’un étre inaliénable disparait au profit de la plus-value. L’individu tend a
perdre au nom du principe d’utilité le sens du sacré. Cette situation révele la nécessité du retour
a un humanisme laic dans lequel se trouve réaffirmé son identité, d’autant que la civilisation
numérique implique un mode de vie artificialisé au-dessus duquel plane le risque de la
destruction. La tache de la morale est de redéfinir la portée des valeurs pour préserver le sens
originel de ’homme. Comment I’éthique pourrait-elle contenir la sécularisation de I’humain et
mettre un terme a sa fin programmée ? Cette étude se situe dans le cadre théorique de la
philosophie politique et morale ; elle se propose de penser, au moyen de la méthode analytique,
la relation de la religion a la vertu dans un univers marqué par le développement
technoscientifique.

Mots clés : Morale, Sécularisation, Religions, Valeurs, Utilitarisme.

Abstract

With the advent of monotheistic religions, the practice of good is subjected to an ideal:
happiness. The result is that our societies are in crisis, as behaviors become increasingly self-
serving and tiered. We act in the hope of obtaining something from others. A capitalism
develops that transforms human beings into commodities. Humanity is no longer seen as an
essence, but as an object. Consumer logic reduces it to a superficial entity. The idea of an
inalienable being disappears in favor of profit. In the name of utility, the individual tends to
lose their sense of the sacred. This situation reveals the necessity of returning to a secular
humanism in which identity is reaffirmed, especially since digital civilization implies an
artificial way of life over which the risk of destruction looms. The task of morality is to redefine
the scope of values to preserve the original meaning of humanity. How could ethics contain the
secularization of humanity and put an end to its programmed end? This study is situated within
the theoretical framework of political and moral philosophy; it aims to consider, using the
analytical method, the relationship between religion and virtue in a world marked by
technoscientific development.
Keywords: Humanism, Morality, Secularization, Religions, Values.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 71


https://centrecaris.net/Revue-MIRI
mailto:koffilopez@live.fr

Introduction

La philosophie de toutes les périodes de I’histoire s’est toujours préoccupée de former
des citoyens vertueux. Mais la question de savoir si la vertu procéde d’un apprentissage ou si
elle est innée demeure ouverte. L’exemple de Socrate condamné a mort malgré sa sagesse par
la justice athénienne révele, selon J. Hersch, (1993, p. 29), la difficulté a faire triompher le bien
dans un monde dominé par la manipulation rhétorique, comme celle pratiquée par les sophistes.
Cette situation pose le probléme de la relation entre morale et société : la justice est-elle un
idéal universel ou une construction dépendante du contexte social et politique ?

La multiplicité des lieux de culte t¢émoigne d’une quéte du bien liée a une promesse de
salut. La morale lorsqu’elle est instrumentalisée, par la perspective d’ une récompense apres la
mort, tend a perdre son authenticité. Platon (2011, p. 55) avec le mythe de Gyges, illustre cette
tension entre apparence de vertu et valeur réelle : un homme juste placé en position d’impunité
ne résistera pas a la tentation du mal. Il est difficile quand on a pleine liberté¢ de mal faire de
rester exemplaire toute sa vie. Cette idée met en doute la sincérité de la vertu humaine dés lors
qu’elle n’est pas soumise aux regards des autres ou a la peur du chatiment.

Kant (2008, p. 94) soutient que la morale ne se définit ni en rapport a la récompense ni
en relation a la crainte ; elle s’entrevoit a partir du devoir : « Agis uniquement d’apres la
maxime qui fait que tu peux vouloir en méme temps qu’elle devienne une loi universelle ».
Ainsi, agir moralement c’est obéir a sa raison et non a ses intéréts. Cette autonomie implique
une conscience capable de juger ses actes. Aussi, cette réflexion s’inscrit-elle dans un tournant
historique amorcé par les Lumieres ou I’homme devient la mesure de toute chose. Les
découvertes de Galilée, de Kepler ou de Newton bouleversent la conception du monde et
ouvrent la voie a un humanisme fondé sur la raison, I’expérience et la libération du dogme.

L’homme n’est plus soumis a un ordre divin. Il est désormais capable de définir lui-
méme les principes de son action. Toutefois, cette émancipation de la morale par rapport a la
religion pose un probléme central. Si les régles qui recommandent ’amour du prochain, la
protection des faibles, le respect d’autrui n’ont aucun lien avec les dogmes de la foi, sur quoi
serait-il possible de fonder la valeur des actes humains ? Si les principes moraux ne sont pas
dictée par Dieu, ont-elles encore une légitimité universelle ?

Par ailleurs, certains philosophes comme Bentham (2011, p. 25) propose comme base
de la morale le principe d’utilité : une action est bonne si elle maximise le bonheur et minimise
la souffrance. Cette perspective réduit la portée de I’initiative a son efficacité. Dans un monde

marqué par les technosciences, la morale semble étre menacée de dilution. L’ impératif de
9

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 72


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

rentabilité tend a prendre le pas sur les exigences éthiques. Comme 1’indique Njimom (2012, p.
51), « ’homme de la civilisation technoscientifique n’est pas forcément une fin en soi, mais le
plus souvent un moyen (...) ; il est transformé en valeur marchande ». Surgit la question de
’utilité de la religion pour la communautg : est-t-elle un frein au progrés social en imposant a
la conduite des normes rigides ou constitue-t-elle un cadre éthique structurant du lien social ?
Cette production se situe dans le champ théorique de la philosophie politique et morale ;
elle se propose de penser I'utilité de I’Eglise dans un monde en proie 4 la culture du numérique.
L’objectif est d’observer, a partir de la méthode analytique, les paradoxes que posent la religion
au progres technologique. Il sera question d’observer si la morale peut étre fondée
indépendamment de la religion dans un monde dominé par la rationalité technoscientifique.
Qu’est-ce que la religion ? Quel est son rapport a la morale et au principe d’utilité ?
Pourquoi un humanisme sans Dieu se pose-t-il comme une exigence ? Pour répondre a cette
problématique, nous irons a la rencontre de quelques réflexions sur la religion ; le sens de la
morale sera questionnée en relation au principe d’utilité. Nous terminerons par la nécessité de

promouvoir un humanisme laic au sein duquel se trouve redéfinie la morale du devoir.

1. L’idée de religion en philosophie

La religion est une constante universelle. Elle est présente dans toutes les sociétés
humaines. Elle se compose de certitudes relatives a une réalité. Elle s’appuie sur des émotions
mélant crainte envers le divin ; elle comprend des régles de vie posant des obligations a valeur
absolue ; celles-ci régissent les relations des hommes entre eux, les relations des hommes a
I’ésotérique. Elles imposent des pratiques culturelles : cérémonies, pri€res, rituels, sacrifices.

La pratique religieuse est un phénomene social pluriel. Elle est présente dans toutes les
sociétés et s’accompagne d’usages par lesquels un groupe de personnes se rattache a un ordre
suprahumain. Est-elle une illusion rassurante ou une structure nécessaire a la cohésion sociale ?
Faut-il voir en elle une aliénation de I’esprit ou un fondement de la morale ? La religion
s’enracine dans la conscience de la condition humaine. Elle exprime une tentative de réponse
aux grandes questions métaphysiques existentielles : d’ou venons-nous ? Quel est le sens de la
vie ? Que devient I’homme apres la mort ? Pourquoi y a-t-il quelque chose plutdt que rien ?

Provenant du latin religare, la religion renvoie a I’idée de lien entre I’individu et une
instance supérieure, mais aussi entre les membres d’une méme communauté. Selon Lalande
(1926, p. 883), elle se définit comme une institution sociale reposant sur des rites et un sentiment

partagé du sacré. Elle organise la vie en communauté, prescrit des normes et donne une

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 73


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

orientation a 1’existence. Elle répond a des désirs profonds de 1’homme dont le besoin de
sécurité face a la mort, le désir d’un pére protecteur. Dans ce contexte, Dieu devient la
projection d’un idéal parental capable de combler les angoisses de ’homme face a la dure réalité
de I’existence. La religion en tant que systéme de croyance rassure. Toutefois, malgré ses
fonctions, elle fait 1’objet de critique chez les philosophes. Marx (1844, p.72) la qualifie
d’opium du peuple : « La religion est le soupir de la créature opprimée, le coeur d’un monde
sans cceur, comme elle est 1’esprit des conditions dépourvues d’esprit. Elle est I’opium du
peuple ». Cette analogie ne vise pas a rejeter la religiosité ; son but est bien plutot de dénoncer
I’usage idéologique qui en est fait pour maintenir les masses dans une soumission passive. En
promettant le paradis, la religion détourne les opprimés de leur lutte contre I’injustice. C’est
pourquoi Nietzsche (1994, p. 108) s’en prend au christianisme. Il ’accuse d’avoir inversé les
valeurs vitales : glorification de la faiblesse, culpabilisation du corps, haine du monde terrestre.

Lareligion chrétienne devient ainsi, comme I’indique Freud (1932, pp. 32-33), non plus
seulement une illusion, mais une force de dénaturation de la vie, une entrave a la réalisation de
soi. Elle est une étape infantile de I’humanité. Le croyant est comparé a un enfant qui refuse
d’assumer sa solitude. La foi serait ainsi un refuge mais aussi un obstacle a la maturité¢ de
I’individu. Aussi, la critique de Lucréce montre-t-elle que la religion engendre des violences
inouies au nom des croyances irrationnelles. Le sacrifice d’Iphigénie illustre cette dérive
tragique d’un esprit aveuglé par la superstition. Le sang, qui coule a Aulis sur 1’autel d’ Artémis
a la faveur des dieux, montre comment la spiritualité est provocatrice de tant de crimes qu’elle
a pu causer. La religion loin d’apaiser se trouve étre une source de cruauté.

Malgré ces critiques, le phénomene religieux demeure un champ de réflexion difficile a
épuiser. 1 serait réducteur d’en faire un outil d’aliénation de la condition humaine, car il ne peut
se réduire a ses dérives. La religion propose une quéte de sens qui demeure essentielle dans un
monde en crise. La pratique religieuse joue un role pacificateur. Elle rend possible la
cohabitation entre groupes sociaux différents. Elle aide I'individu a dépasser ses pulsions
destructrices. Elle invite chaque membre de la communauté a inscrire son existence dans un
horizon plus large que son intérét personnel. La religion n’apparait-elle pas, des lors, comme

une force de régulation morale ?

2. Lareligion, la morale et le principe d’utilité : une tension entre foi, devoir
et intérét
Pour Mavouangui, (2012, p. 172), « toute religion construite sur la théologie ne peut jamais

envelopper la morale ». On y trouvera que des intentions guidées par 1’idée de récompense

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 74


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

apres la mort et il n’en résultera qu’un culte superstitieux. La morale est ce que 1’on exige de
soi-méme au nom d’une certaine conception de I’humanité. Son objet n’est pas la répression.
Elle commence avec la liberté et se définit dans la faculté de juger. Elle renvoie a I’ensemble
des régles auxquelles I’on continuerait de se soumettre méme si 1’on détenait un pouvoir absolu.

Agir moralement consiste a prendre en compte les intéréts de 1’autre sans attendre en retour
une quelconque rémunération. Cette attitude n’est-elle pas aux antipodes de 1’utilitarisme ? Pour
Audard (1999, p. 202), le principe d’utilité est « ce principe qui approuve ou désapprouve toute
action quelle qu’elle soit, selon la tendance qu’elle semble présenter d’augmenter ou de
diminuer le bonheur de celui ou de ceux dont I’intérét est en jeu ». L’action qui produit un
excédent de jouissance par rapport a la douleur sera la meilleure au plan moral parce qu’elle
rend I’homme heureux.

Aussi, la logique utilitaire, « le plus grand bonheur pour le plus grand nombre » est-elle, a
en croire Mill (2016, p. 9), I’expression d’une recherche permanente du bien-étre social. Elle
se traduit par 1’affirmation que le plaisir et la peine sont la mesure du bien et du mal. Les régles
de la morale sont le résultat d’un calcul. Il s’agit d’une arithmétique, qui tenant compte de la
totalité des plaisirs et des peines, permet de juger qu’une action est bonne ou mauvaise.

L’utilitarisme défend I’idée que 1’on doit juger de la moralité d’une attitude au regard de
ses effets sur la communauté. Les morales utilitaires ont pour caractere de faire reposer la loi
sur I’intérét. Or celle-ci doit étre universelle. Elle ne peut posséder cette propriété car 1’ intérét
est personnel. I1 est le plaisir immédiat qui varie d’un individu a un autre. La logique utilitaire
heurte les sensibilités, parce qu’elle est incompatible avec le respect de la personne humaine.
Elle réduit le sujet a un automate dont les actions sont déterminées par des algorithmes. Il se
produit la marchandisation de la vie ; elle est ramenée a une dimension bassement économique.

Les théses utilitaristes soutiennent que I’on doit évaluer une action en fonction de sa
contribution au bien-étre de la société. Elles mettent le concept d’utilité au fondement de la
moralité : une action est morale lorsqu’elle contribue a augmenter la somme de bonheur
général. L’action juste reposerait sur un calcul visant a maximiser la satisfaction de toutes les
personnes concernées par celle-ci. De plus, 1’association entre le bien et le plaisir pourrait se
présenter comme un frein a la conscience morale, dans la mesure ou ce que 1’étre humain juge
bien est ce qui lui est utile. La morale devient une division entre la volupté et son contraire.

L’homme est tenté de tout faire pour satisfaire ses désirs. Il peut se détourner du bien
collectif et agir de facon immorale. Or, a bien observer les événements, 1’on se rend compte

qu’il y a un danger a faire de 1’utilit¢ une condition de la morale parce qu’il faut pouvoir

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 75


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

I’interpréter. Une action, selon Kant (2008, p. 114), est morale lorsque le principe auquel elle
se soumet, sa maxime, peut valoir en droit pour tous. La morale perd son caractére sacré. La
religion n’est plus son fondement. Le rationalisme défie ainsi les doctrines de 1’Eglise. II est
désormais question avant de recevoir une idée de la faire passer au tribunal de la raison.

L’argument d’autorité est rejeté. Les croyances héritées du passé sont soumises a I’examen
de la conscience. La tradition est remise en cause. Place a la modernité ; elle apparait comme
une période de résorption du politique. Cette situation en fait une période de crise parce que la
raison qui était progressiste devient instrumentale. Sa mission n’est plus de libérer I’humain,
mais de 1’aliéner. Ses dérives conduisent a situer le salut de I’humanité dans la croyance en
Dieu. Afin de prévenir la destruction du monde, il est nécessaire que le religieux prenne le pas
sur la science. L utilité¢ de la religion est admise : en plus de participer a la moralisation de la
vie publique, elle permet de prévenir les travers sociaux.

Au total, le principe d’utilité s’observe dans la tendance a agir en espérant a la fin une
récompense. Ce pragmatisme froid et calculateur trouve son sens dans la formule suivante : la
fin justifie les moyens ; il est nécessaire d’apprendre au prince a ne pouvoir pas étre toujours
bon et a en user selon la nécessité. La vertu se joue a I’exercice de la raison. Selon Machiavel
(2000, p. 123), « César Borgia était tenu pour cruel ; néanmoins, sa cruauté avait redressé la
Romagne, ’avait unie et réduite a la paix ». Cette posture dénote d’une praxis sans éthique.
L’histoire révele cependant que la politique privée de vertu a conduit a la ruine de I’humanité.

L’étre humain se situe a un stade de déchéance telle que la vie n’a plus aucune valeur.
Levinas parle de séisme hitlérien, mais celui-ci n’est rien d’autre que le fruit d’une politique
dépourvue de valeurs morales. Arendt (2010, p. 564) évoque les minorités, les sans droits, les
apatrides. Toutes ces notions ne sont-elles pas la conséquence de 1’éclipse de la morale ? Kant
la définit en relation a trois notions : le désintéressement, 1’universalisme et le devoir.

La morale serait ce que 1’on s’impose pour tenir compte des lois de ’humanité : elle ne vaut
que pour soi et est une affaire de jugement. Son caractere se situe dans I’attitude du sujet a faire
face a ses responsabilités ; elle se rapporte aux régles qu’il est tenu d’observer en dehors du
plaisir ou de la peine. La morale édicte des impératifs qui permettent de fonder les attitudes et
de les maintenir. Elle discipline les ames et préserve la stabilité sociale. L’objectif, c’est la
volonté de rester fidele a une certaine idée de I’humanité et non d’étre un lourdaud.

Au cceur de la notion de prolégomeénes subsiste I’idée de la mise en ceuvre d’une morale
susceptible de servir de thérapie a la conduite humaine. Comme I’indique Pantillon ( 1981, p.

29), « la question des valeurs et de leur coordination, la problématique du sens de I’homme ne

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 76


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

pourraient faire 1’objet d’une ¢€laboration critique et tomberaient dans 1’irrationnel si 1’acte
philosophique ne s’enracinait pas dans un dévoilement premier, antérieur a tout discours et a
toute discussion, a I’intérieur duquel il se tient, dont il procede et qu’il module ».

Telle est la tache de la philosophie qui s’attaque par le doute aux positions dogmatiques. La
rigidit¢ de la pensée, le conformisme intolérant forment un tout cohérent et obéissent au
principe de la soumission passive, de la démission ou de I’aliénation. La méthode analytique
qui sert de base a cette étude s’oppose a ce principe pour le mettre en échec. Elle se présente,
pour Trouvé, (2008, p. 107), « comme la méthode qui est a la fois méthode d’invention et de
découverte, et méthode d’exposition des connaissances ». Elle consiste en un rapprochement
des systémes de pensées pour dégager les analogies susceptibles de contribuer a I’interprétation
des phénomenes. Elle éclaire les situations jugées obscures a travers 1’examen des faits.

Cette production se situe dans le cadre théorique de la philosophie politique et morale ; elle
se propose d’interroger les engagements liés au comportement humain relativement a la morale
et a la religion d’une part, aux progres technoscientifiques, de I’autre. L’¢élan de connaissance
se trouve dans la connaissance obtenue par 1’effort de la pensée. Cette activité de réflexion bute
sur des impulsions ; lesquelles n’admettent pas que I’homme analyse la réalité pour la connaitre.
La philosophie disqualifie cette posture. La capacité de ’homme a faire le bien ne devrait plus
étre déterminée par une théorie de valeur fondée sur I’hypothése d’une vie dans 1’au-dela.

La conception consistant a établir la moralité par le soutien de la foi dans un univers dominé
par la révolution du numérique n’est plus envisageable. L’homme n’a nullement besoin du
secours de la religion pour distinguer les actions bonnes de celles qui ne le sont pas. Mort de
Dieu, sécularisation, laicisation, toutes ces expressions symbolisent une méme idée
I’avenement d’un environnement dans lequel la croyance ne structure plus ’espace politique.

Comment, dans ces conditions, rendre compte de la transcendance des morales laiques ?

3. Pour un humanisme sans dieu

La morale se rapporte a la sphere des valeurs et correspond a une juste connaissance du
bien et du mal. Elle définit I’action en faisant la part de ce qui mérite d’étre poursuivi de ce qui
devrait étre condamné. La vertu ne vaut que pour soi et est une affaire de conscience. Celan’en
fait pas pour autant une valeur relative ; bien au contraire, elle est universelle parce qu’un acte
est tolérable lorsque le principe auquel il se soumet, sa maxime, peut valoir en droit pour tous.

Au ceceur de toute religion se trouve établie des principes éthiques et moraux. Les
Lumicéres, a travers ’humanisme, réfute cette perception : il n’est point besoin de la foi pour

étre juste ou charitable. Le respect de I’autre ne devrait pas avoir pour fondement le divin. Il

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 77


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

n’est pas non plus nécessaire de croire en Dieu pour faire son devoir. L’humanisme met fin a
toutes les formes de transcendance : I’homme n’a pas besoin de recourir a la substance infinie
pour comprendre qu’il faille traiter autrui telle une fin et jamais comme un moyen. La révolution
laique marque 1’épilogue du théologico-politique. Il est désormais question de prendre
conscience d’une nature dont 1’objet est de résoudre les problémes sans le secours de Dieu.

A son origine subsiste le moment cartésien caractérisé par le réflexe du défi des dogmes.
Il s’agit de faire table rase des coutumes pour soumettre au doute les croyances héritées du
passé. Faut-il croire aux religions ? Une vierge qui enfante par la puissance du trés haut un
homme, nommé Jésus de Nazareth, qui ramene un autre, Lazare de Béthanie a la vie, ou un
Dalai-lama, qui se réincarne de génération en génération, sont la des situations incroyables.

Les humanités ne se fondent guére sur le théologique ; elles s’appuient sur la science,
puisqu’avec elles, subsiste le souci de la redécouverte du savoir, de la culture antique. Les
valeurs morales perdent leur caractére sacré ; elles sont désormais construites a 1’échelle
humaine. Sartre (1969, p. 508) estime qu’ « une action est par principe intentionnelle ». Par
conséquent, toute activité orientée selon la morale est subordonnée a deux maximes : I’intention
et la responsabilité.

Le philosophe est en conflit avec la religion du fait qu’elle se veut 1’autorité absolue
dans le domaine de la pratique. Selon les religions révélées, les dogmes de la foi ne sauraient
étre remises en cause. Pour la philosophie, en revanche, 1’idée d’une raison humaine limit¢ est
incompréhensible. La pensée ne doit rien admettre qui n’ait été éprouvé. Le rapport entre la foi
et la raison se pose en termes d’opposition, mais cela n’a pas toujours été ainsi.

Au Moyen-age, la science est au service de la croyance ; elle est utilisée pour confirmer
les écritures. La modernité s’autorise une rupture. L’idée qu’on devrait accepter une proposition
sans vérification répugne aux modernes. La laicité affirme la primauté de I’humain sur le
surnaturel ; elle se fonde sur la rigueur d’esprit. L’objectivité exige la connaissance des lois de
la nature : celle-ci n’a pas de réalité en soi et rien ne se manifeste en elle sans preuve.

L’univers n’a pas non plus un caractére mystérieux et I’homme tient son destin, puisqu’il
a la connaissance. La morale du devoir identifie la moralité & I’obligation. Ce qui compte, ce
n’est pas le geste, en lui-méme, mais I’intention qui I’anime. La vertu s’évalue plus a son
contenu qu’a sa forme. Il y a méme chez Weber ( 2002, p. 172) « une opposition abyssale entre
I’attitude du chrétien qui fait son devoir, et en ce qui concerne le résultat de son action, s’en
remet a Dieu, et I’attitude de celui qui dit : nous devons répondre des conséquences prévisibles

de nos actes ». Comment vivre ? Une vie épanouie est-elle une vie bonne ou une vie réussie ?

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 78


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

Les conditions d’une vie aboutie méritent d’étre posées. Le mouvement laic participe a
la déconstruction du religieux au profit de 1’édification d’une philosophie positiviste :
I’existence est a penser suivant la perception que I’on a du monde et non selon une certaine
transcendance. Il appartient a I’homme de se sauver lui-méme et non d’attendre un sauveur.

Par ailleurs, I’instrumentalisation de la technologie au profit de la plus-value transforme
I’univers en un espace ou le mérite se situe dans la recherche du profit. Le moment de la crise
intervient lorsque celui-ci se mue en un champ artificialisé, caractérisé€ par un confort au-dessus
duquel plane le risque permanent de la destruction. L’ humain se divinise. Il définit son cadre
existentiel par la négation du naturel. Le nouvel humanisme consiste en la possibilité¢ de
destruction de ’homme. La construction du monde technoscientifique semble se réaliser a
travers la déconstruction des valeurs sociales.

L’homme a perdu le sens du sacré pour se retrouver dans un univers de gadgets. Il
oscille entre la volonté de puissance et la tendance a I’annihilation de toute vertu. Existe-t-il,
pour lui, des repéres dans un monde agité, tourmenté ? La technique fait montre d’un double
usage : elle répond au besoin de I’humanité d’une part et a une logique de prestige de I’autre.
Le sens d’un tel mode de fonctionnement se pose avec acuité puisqu’il crée des pratiques qui
ne prennent pas en compte la richesse du tissu relationnel.

Ce caractere serait 1ié au fonctionnement du désir dans le sens d’avidité, parce qu’il ne
cherche que sa satisfaction propre : chacun est a la recherche de son propre systeme de valeur
parce que la société et I’individu sont profondément sécularisés. Le mot sécularisation trouve
son origine dans une terminologie 1égale qui dénote le transfert des biens monastiques aux
prétres séculiers.

A I’heure actuelle, il s’entend comme une émancipation de certaines sphéres d’activités
par rapport a I’idée de Dieu. La laicité constitue en ce sens « un régime des cultes fondés sur la
neutralité de 1’Etat vis-a-vis des différentes options spirituelles et sur sa séparation avec les
Eglises ». (Kerlann et al. ( 2021, p. 44). Elle se comprend comme une transformation d’une
société ou la croyance en la divinité était tolérée a un modele ou celle-ci dévient un sujet a
polémique. L univers se mue en un espace fonctionnel, reflétant une forme étroite de rationalité.

Le contexte contemporain fait face a un dilemme inédit : le manque d’orientation auquel
la société est confrontée. Il est devenu difficile de définir ce qui parait meilleur pour le monde.
C’est 1a le malaise de la modernité : une solitude morale et spirituelle, une timidité dans

I’affirmation des valeurs qui font sens. A ce stade, apparait la nécessité de ’éducation pour

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 79


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

redéfinir le sens et la portée des valeurs. Le catéchisme, 1’histoire sainte, les vertus chrétiennes,
la ferveur mystique, sont a bien d’égard une tentative de solution.

Par conséquent, soutenir que la morale est désuete est une ruse des libertins pour rejeter
toute norme et vivre selon leur bon vouloir. Briser la censure et se donner le droit d’exercer ses
désirs sans entrave favorisent le désordre social. S’¢lever au concept du devoir suppose la
pratique de la vertu. Une éducation orientée vers la sagesse est centrée sur les humanités,
censées développer la capacité a penser avec rectitude. Les arts libéraux doivent étre élargis a
I’histoire des civilisations parce que leur objet principal est la lecture mathématique des
phénomenes naturels. Elles assurent la domination de 1’esprit sur la matiére.

L’enjeu de cette production est de penser 1’utilité de I’Eglise pour la société. Le culte du
mystere est au coeur des pratiques religieuses. Plutot que de chercher a comprendre de maniére
rationnelle les lois qui régissent le fonctionnement de 1’univers, certaines personnes, adeptes
des religions révélées, se réservent le droit de faire du mystique le fondement du réel. Les

morales laiques ont la prétention d’en finir avec cette représentation.

Conclusion

En définitive, de toutes les périodes de I’histoire, les penseurs se sont interrogés sur les
fondements de la vertu : ’homme agit-il moralement par nature, par devoir ou par intérét ? Si
la morale a souvent été associée a la religion, I’expérience montre que cette association n’a pas
toujours produit des sociétés véritablement justes. Socrate, condamné malgré son engagement
moral, illustre une tension persistante entre vertu authentique et morale imposée. Plus encore,
la multiplication des lieux de culte interroge : les comportements vertueux visent-ils une vie
juste ou la promesse d’un au-dela meilleur ? Cette interrogation conduit a explorer la fragilité
de la vertu lorsqu’elle n’est pas fondée sur la conscience mais sur la peur du chatiment.

Kant (2008, p. 98) défend une morale batie sur le devoir, indépendante des récompenses
ou des sanctions extérieures. A ’opposé, la morale utilitariste subordonne le bien a son
efficacité sociale : est juste ce qui maximise le bonheur, minimise les peines. Ces approches
opposent deux conceptions de 1’éthique, 1'une fondée sur D’intention, 1’autre sur les
conséquences. A travers cette tension émerge un enjeu : la religion est-elle encore nécessaire
pour fonder la morale ou peut-elle étre remplacée par une éthique laique, fondée sur la raison ?

Quoiqu’il en soit, la révolution scientifique a déplacé ’homme du centre de ’univers
métaphysique pour en faire le sujet central de la connaissance. En libérant la pensée des dogmes,

les Lumieres contribuent a dissocier religion et morale, en ouvrant la voie a un humanisme

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 80


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

fondé¢ sur la responsabilité individuelle. Dans ce contexte, n’est-il pas nécessaire de réfléchir a

I’essor des humanités digitales et a leur influence sur la sécularisation de I’homme ?

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 81


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

Bibliographie

ARENDT Hannah, 2010. Les origines du totalitarisme, édition établie sous la Direction de
Pierre Bouretz, traduction de Micheline Pouteau, Martine Leiris, Jean Loup Bourget, édition
révisée par Hélene Frappat, Paris, Gallimard, coll. Folio essais.

AUDARD Catherine, 1999. Anthologie historique et critique de 'utilitarisme, Tomel, Paris,

PUF, coll. Philosophie morale.

BENTHAM Jeremy, 2011. Introduction aux principes de morale et de législation, Paris, Jean
Vrin.

HERSCH Jeanne, 1993. L’étonnement philosophique. Une histoire de la philosophie, Paris,
Gallimard, coll. Folio essais.

KANT Emmanuel, 2008. Fondements de la métaphysique des meeurs, traduction et notes par
Victor Delbos, préface de Monique Castillo, postface, La Morale de Kant, par Victor
Delbos, Paris, Librairie Générale Francaise, coll. Les classiques de la philosophie.

KERLAN Alain et KOLLY Bérengeére, 2021. Dictionnaire de philosophie de 1’éducation,
notions essentielles, Paris, ESF sciences humaines, coll. Pédagogies.

LALANDE André, 1926. Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Paris, Félix
Alcan.

MACHIAVEL Nicolas, 2000. Le prince, traduction, présentation et notes par Marie Gail
Nicodinov, Paris, Librairie Générale Francaise, coll. Les classiques de la philosophie
MARX Karl, 1844. Contribution a la critique de la philosophie du droit de Hegel, Paris,
Gallimard, coll. Folio essai

MAVOUANGUI David, 2012. La philosophie de Kant et I’éducation, préface d’ Abel
Kouvouama, Paris, L’Harmattan.

MILL John Stuart, 2016. L’utilitarisme, traduction de Le Mounier, édition électronique, les
échos du Maquis.

NJIMOM Issoufou Soulé¢ Mouchili, 2012. Penser la philosophie a I’ére des technosciences,
préface d’ Antoine Manga Bihima, Paris, L’Harmattan.

NIETZSCHE Friedrich Wilhelm, 1994. Généalogie de la morale, textes et variantes établis par

Giorgio Colli et Mazzino Montinari, traduit de I’allemand par Isabelle
Hildenbrand et Jean Gratien, Paris, Gallimard, coll. Folio essai.

PANTILLON Claude, 1981. Une philosophie de I’éducation pour quoi faire ? Lausanne,

éditions I’age d’homme, coll. Bibliotheque de littérature comparée.

PLATON, 2001. La République, traduction, présentation et notes de Jacques Cazeaux,

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 82


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

Librairie Générale Francaise, coll. Les classiques de la philosophie.

SARTRE Jean-Paul, 1969. L’Etre et le Néant, Paris, Gallimard.

SIGMUND Freud, 1927. L’avenir d’une illusion, traduction frangaise de Marie Bonaparte,
Paris, PUF.

TROUVE Alain, 2008. La notion de savoir élémentaire a ’école, Doctrines et enjeux, préface
de Michel Fabre, Paris, L’Harmattan, coll. Savoir et formation.

WEBER Max, 2002. Le savant et le politique, Paris, édition 10/18.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 83


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

