
 

 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

Indexation        

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 009 / DECEMBRE 2025 

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82 

Bamako - Mali



 

 

             

 

PRESENTATION 

             

  

 

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, 

métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et 

politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de 

l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche 

philosophique à travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, 

l’innovation thématique, et la culture de l’esprit critique.  

 

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques 

pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la 

philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de l’identité de 

l’Afrique moderne, la philosophie de l’information et la pensée philosophique 

africaine. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

             

 

EQUIPE EDITORIALE 

             
 

DIRECTEUR DE PUBLICATION    

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali) 

 

DIRECTEUR ADJOINT  

Pr Sékou YALCOUYE (Mali)    

                                                                                                         

COMITE SCIENTIFIQUE ET DE LECTURE 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni de 

Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de Cocody-

Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC SONFONIA, 

Conakry, Guinée) 



 

 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki Zerbo, 

Burkina-Faso) 

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo 

Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

 

COMITE EDITORIAL 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, 

Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion de 

Bamako, Mali) 

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

 

REDACTEUR EN CHEF 

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

 

COORDINATRICE 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun) 

 

COORDINATEUR ADJOINT 

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue) 

 

 

 



 

 

             

 

POLITIQUE EDITORIALE 

             

 

 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît deux (2) fois 

l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance dans tous les 

domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie des articles 

de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il soit 

un article de fond, original et comportant : une problématique, une méthodologie, un 

développement cohérent, des références bibliographiques. » (Conseil Africain et 

Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais d’instruction et 

de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un manque 

de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des textes 

publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision finale et 

peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des présomptions sur la 

qualité de l'article.  



 

 

             

 

SOMMAIRE 

             

 

1. KOUYATÉ Alou, NASSOKO Lassana 

Les médias à l’épreuve de la pensée philosophique contemporaine………………….....1 

 

2. Domèbèimwin Vivien SOMDA 

Éducation et crise écologique en l’ère de l’anthropocène…………………………..….20 

  

3. Assindah MAGNETINE, Bahan LANDJERGUE  

La vie socio-économique à l’épreuve de la crise sécuritaire dans la préfecture de 

Kpendjal au Nord-Togo…………………………………………………………….....40 

 

4. IDI OUNFANA Nassirou 

La philosophie de la paix : entre Etat de droit démocratique et insécurité au 

sahel…………………………………………………………………………………...57 

 

5. KOFFI Lopez Emmanuel Oscar 

Morale et religion : prolégomènes à un humanisme laïc……………………………....71 

 

6. Okon Bernardin DJOUPO 

L’heure africaine : Déconstruire une habitude temporelle en Afrique pour une 

temporellité authentique avec Heidegger…………………………………………..….84 

 

7. Gabriel VANNA 

Le numérique au-delà d’une révolution historique : introduction à la fabrique 

philosophique de la culture perceptive………………………………………..……...100 

 

8. Bah Leger KOUADIO 

Karl Marx et Amartya sen : convergences et divergences dans l’analyse du 

capitalisme………………………………………………………………………..….114 

 

9. Adjoua Marie Jeanne KONAN, Antoine KOUAKOU 

Coopération verticale/multilatérale et développement durable des états africains…...132 

 

10.   Jean Désiré SAWADOGO 

Qu’on est si bien sur sa propre natte : Autonomie et développement endogène dans la 

pensée de Joseph KI-Zerbo……………………………………………………..…....149 

 

 

 



 

 

11.   Affoué Valery-Aimée TAKI 

Et si la nature avait un visage : réflexion lévinassienne sur un écologisme humaniste..166 

 

12.   Dieudonné Achille Ozi GAGBÉI 

Un regard sur la participation démocratique du chrétien dans les États africains…….178 

 

13.   MASSIKINI MOKEKA Jean-Pierre 

Réflexions sur les rapports juridiques entre le pouvoir central et les provinces en 

République Démocratique du Congo…………………………………………..…….192 

 

14.   Huédoté Fernand HOUNTON 

Des fondements philosophiques de la notion de programme génétique : entre cause 

finale et cause formelle………………………………………………………………212 

 

15.   Mahmoud ABDOU  

Identités culturelles : entre conflits et nécessité d’un mieux vivre-ensemble……...…229 

 

16.   Antoine BORUGH-BU-DJORH 

La souveraineté des Etats africains à l’épreuve des coups d’Etat militaires : entre 

émancipation et néocolonialisme………………………………………………….....241 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  71 

 

MORALE ET RELIGION : PROLÉGOMÈNES À UN HUMANISME LAÏC 

 

KOFFI Lopez Emmanuel Oscar 

École Normale Supérieure d’Abidjan 

koffilopez@live.fr 

 

Résumé  

Avec l’avènement des religions monothéistes, la pratique du bien est soumise à un 

idéal : la félicité. Le résultat en est que nos sociétés sont en crise, puisque les comportements 

sont de plus en plus intéressés et gradués. L’on agit en espérant obtenir de l’autre quelque chose. 

Se développe un capitalisme conduisant à faire de l’être humain une valeur marchande. 

L’homme n’est plus une essence, mais un objet. La logique consommatrice en fait une entité 

superficielle. L’idée d’un être inaliénable disparaît au profit de la plus-value. L’individu tend à 

perdre au nom du principe d’utilité le sens du sacré. Cette situation révèle la nécessité du retour 

à un humanisme laïc dans lequel se trouve réaffirmé son identité, d’autant que la civilisation 

numérique implique un mode de vie artificialisé au-dessus duquel plane le risque de la 

destruction. La tâche de la morale est de redéfinir la portée des valeurs pour préserver le sens 

originel de l’homme. Comment l’éthique pourrait-elle contenir la sécularisation de l’humain et 

mettre un terme à sa fin programmée ? Cette étude se situe dans le cadre théorique de la 

philosophie politique et morale ; elle se propose de penser, au moyen de la méthode analytique, 

la relation de la religion à la vertu dans un univers marqué par le développement 

technoscientifique.  

Mots clés : Morale, Sécularisation, Religions, Valeurs, Utilitarisme.  
 

Abstract 

 With the advent of monotheistic religions, the practice of good is subjected to an ideal: 

happiness. The result is that our societies are in crisis, as behaviors become increasingly self-

serving and tiered. We act in the hope of obtaining something from others. A capitalism 

develops that transforms human beings into commodities. Humanity is no longer seen as an 

essence, but as an object. Consumer logic reduces it to a superficial entity. The idea of an 

inalienable being disappears in favor of profit. In the name of utility, the individual tends to 

lose their sense of the sacred. This situation reveals the necessity of returning to a secular 

humanism in which identity is reaffirmed, especially since digital civilization implies an 

artificial way of life over which the risk of destruction looms. The task of morality is to redefine 

the scope of values to preserve the original meaning of humanity. How could ethics contain the 

secularization of humanity and put an end to its programmed end? This study is situated within 

the theoretical framework of political and moral philosophy; it aims to consider, using the 

analytical method, the relationship between religion and virtue in a world marked by 

technoscientific development. 

Keywords: Humanism, Morality, Secularization, Religions, Values. 

 

 

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI
mailto:koffilopez@live.fr


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  72 

 

Introduction 
 

La philosophie de toutes les périodes de l’histoire s’est toujours préoccupée de former 

des citoyens vertueux. Mais la question de savoir si la vertu procède d’un apprentissage ou si 

elle est innée demeure ouverte. L’exemple de Socrate condamné à mort malgré sa sagesse par 

la justice athénienne révèle, selon J. Hersch, (1993, p. 29), la difficulté à faire triompher le bien 

dans un monde dominé par la manipulation rhétorique, comme celle pratiquée par les sophistes. 

Cette situation pose le problème de la relation entre morale et société : la justice est-elle un 

idéal universel ou une construction dépendante du contexte social et politique ?  

La multiplicité des lieux de culte témoigne d’une quête du bien liée à une promesse de 

salut. La morale lorsqu’elle est instrumentalisée, par la perspective d’une récompense après la 

mort, tend à perdre son authenticité. Platon (2011, p. 55) avec le mythe de Gygès, illustre cette 

tension entre apparence de vertu et valeur réelle : un homme juste placé en position d’impunité 

ne résistera pas à la tentation du mal. Il est difficile quand on a pleine liberté de mal faire de 

rester exemplaire toute sa vie. Cette idée met en doute la sincérité de la vertu humaine dès lors 

qu’elle n’est pas soumise aux regards des autres ou à la peur du châtiment.  

Kant (2008, p. 94) soutient que la morale ne se définit ni en rapport à la récompense ni 

en relation à la crainte ; elle s’entrevoit à partir  du devoir : « Agis uniquement d’après la 

maxime qui fait que tu peux vouloir en même temps qu’elle devienne une loi universelle ». 

Ainsi, agir moralement c’est obéir à sa raison et non à ses intérêts. Cette autonomie implique 

une conscience capable de juger ses actes. Aussi, cette réflexion s’inscrit-elle dans un tournant 

historique amorcé par les Lumières où l’homme devient la mesure de toute chose. Les 

découvertes de Galilée, de Kepler ou de Newton bouleversent la conception du monde et 

ouvrent la voie à un humanisme fondé sur la raison, l’expérience et la libération du dogme.  

L’homme n’est plus soumis à un ordre divin. Il est désormais capable de définir lui-

même les principes de son action. Toutefois, cette émancipation de la morale par rapport à la 

religion pose un problème central. Si les règles qui recommandent l’amour du prochain, la 

protection des faibles, le respect d’autrui n’ont aucun lien avec les dogmes de la foi, sur quoi 

serait-il possible de fonder la valeur des actes humains ? Si les principes moraux ne sont pas 

dictée par Dieu, ont-elles encore une légitimité universelle ?  

Par ailleurs, certains philosophes comme Bentham (2011, p. 25)  propose comme base 

de la morale le principe d’utilité : une action est bonne si elle maximise le bonheur et minimise 

la souffrance. Cette perspective réduit la portée de l’initiative à son efficacité. Dans un monde 

marqué par les technosciences, la morale semble être menacée de dilution. L’impératif de 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  73 

 

rentabilité tend à prendre le pas sur les exigences éthiques. Comme l’indique Njimom (2012, p. 

51), « l’homme de la civilisation technoscientifique n’est pas forcément une fin en soi, mais le 

plus souvent un moyen (…) ; il est transformé en valeur marchande ». Surgit la question de 

l’utilité de la religion pour la communauté : est-t-elle un frein au progrès social en imposant à 

la conduite des normes rigides ou constitue-t-elle un cadre éthique structurant du lien social ?  

Cette production se situe dans le champ théorique de la philosophie politique et morale ; 

elle se propose de penser l’utilité de l’Église dans un monde en proie à la culture du numérique. 

L’objectif  est d’observer, à partir de la méthode analytique, les paradoxes que posent la religion 

au progrès technologique. Il sera question d’observer si la morale peut être fondée 

indépendamment de la religion dans un monde dominé par la rationalité technoscientifique.  

Qu’est-ce que la religion ? Quel est son rapport à la morale et au principe d’utilité ? 

Pourquoi un humanisme sans Dieu se pose-t-il comme une exigence ? Pour répondre à cette 

problématique, nous irons à la rencontre de quelques réflexions sur la religion ; le sens de la 

morale sera questionnée en relation au principe d’utilité. Nous terminerons par la nécessité de 

promouvoir un humanisme laïc au sein duquel se trouve redéfinie la morale du devoir.  

 

1. L’idée de religion en philosophie 

La religion est une constante universelle. Elle est présente dans toutes les sociétés 

humaines. Elle se compose de certitudes relatives à une réalité. Elle s’appuie sur des émotions 

mêlant crainte envers le divin ; elle comprend des règles de vie posant des obligations à valeur 

absolue ; celles-ci régissent les relations des hommes entre eux, les relations des hommes à 

l’ésotérique. Elles imposent des pratiques culturelles : cérémonies, prières, rituels, sacrifices.  

La pratique religieuse est un phénomène social pluriel. Elle est présente dans toutes les 

sociétés et s’accompagne d’usages par lesquels un groupe de personnes se rattache à un ordre 

suprahumain. Est-elle une illusion rassurante ou une structure nécessaire à la cohésion sociale ? 

Faut-il voir en elle une aliénation de l’esprit ou un fondement de la morale ? La religion 

s’enracine dans la conscience de la condition humaine. Elle exprime une tentative de réponse 

aux grandes questions métaphysiques existentielles : d’où venons-nous ? Quel est le sens de la 

vie ? Que devient l’homme après la mort ? Pourquoi y a-t-il quelque chose plutôt que rien ?  

Provenant du latin religare, la religion renvoie à l’idée de lien entre l’individu et une 

instance supérieure, mais aussi entre les membres d’une même communauté. Selon Lalande 

(1926, p. 883), elle se définit comme une institution sociale reposant sur des rites et un sentiment 

partagé du sacré. Elle organise la vie en communauté, prescrit des normes et donne une 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  74 

 

orientation à l’existence. Elle répond à des désirs profonds de l’homme dont le besoin de 

sécurité face à la mort, le désir d’un père protecteur. Dans ce contexte, Dieu devient la 

projection d’un idéal parental capable de combler les angoisses de l’homme face à la dure réalité 

de l’existence. La religion en tant que système de croyance rassure. Toutefois, malgré ses 

fonctions, elle fait l’objet de critique chez les philosophes. Marx (1844, p.72) la qualifie 

d’opium du peuple : « La religion est le soupir de la créature opprimée, le cœur d’un monde 

sans cœur, comme elle est l’esprit des conditions dépourvues d’esprit. Elle est l’opium du 

peuple ».  Cette analogie ne vise pas à rejeter la religiosité ; son but est bien plutôt de dénoncer 

l’usage idéologique qui en est fait pour maintenir les masses dans une soumission passive. En 

promettant le paradis, la religion détourne les opprimés de leur lutte contre l’injustice. C’est 

pourquoi Nietzsche (1994, p. 108) s’en prend au christianisme. Il l’accuse d’avoir inversé les 

valeurs vitales : glorification de la faiblesse, culpabilisation du corps, haine du monde terrestre.  

La religion chrétienne devient ainsi,  comme l’indique Freud (1932, pp. 32-33), non plus 

seulement une illusion, mais une force de dénaturation de la vie, une entrave à la réalisation de 

soi. Elle est une étape infantile de l’humanité. Le croyant est comparé à un enfant qui refuse 

d’assumer sa solitude. La foi serait ainsi un refuge mais aussi un obstacle à la maturité de 

l’individu. Aussi, la critique de Lucrèce montre-t-elle que la religion engendre des violences 

inouïes au nom des croyances irrationnelles. Le sacrifice d’Iphigénie illustre cette dérive 

tragique d’un esprit aveuglé par la superstition. Le sang,  qui coule à Aulis sur l’autel d’Artémis 

à la faveur des dieux, montre comment la spiritualité est provocatrice de tant de crimes qu’elle 

a  pu causer. La religion loin d’apaiser se trouve être une source de cruauté.  

Malgré ces critiques, le phénomène religieux demeure un champ de réflexion difficile à 

épuiser. Il serait réducteur d’en faire un outil d’aliénation de la condition humaine, car il ne peut 

se réduire à ses dérives. La religion propose une quête de sens qui demeure essentielle dans un 

monde en crise. La pratique religieuse joue un rôle pacificateur. Elle rend possible la 

cohabitation entre groupes sociaux différents. Elle aide l’individu à dépasser ses pulsions 

destructrices. Elle invite chaque membre de la communauté à inscrire son existence dans un 

horizon plus large que son intérêt personnel.  La religion n’apparaît-elle pas, dès lors, comme 

une force de régulation morale ?  

 

2. La religion, la morale et le principe d’utilité : une tension entre foi, devoir 

et intérêt 
 

Pour Mavouangui, (2012, p. 172), « toute religion construite sur la théologie ne peut jamais 

envelopper la morale ». On y trouvera que des intentions guidées par l’idée de récompense 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  75 

 

après la mort et il n’en résultera qu’un culte superstitieux. La morale est ce que l’on exige de 

soi-même au nom d’une certaine conception de l’humanité. Son objet n’est pas la répression. 

Elle commence avec la liberté et se définit dans la faculté de juger. Elle renvoie à l’ensemble 

des règles auxquelles l’on continuerait de se soumettre même si l’on détenait un pouvoir absolu. 

Agir moralement consiste à prendre en compte les intérêts de l’autre sans attendre en retour 

une quelconque rémunération. Cette attitude n’est-elle pas aux antipodes de l’utilitarisme ? Pour 

Audard (1999, p. 202), le principe d’utilité est « ce principe qui approuve ou désapprouve toute 

action quelle qu’elle soit, selon la tendance qu’elle semble présenter d’augmenter ou de 

diminuer le bonheur de celui ou de ceux dont l’intérêt est en jeu ». L’action qui produit un 

excédent de jouissance par rapport à la douleur sera la meilleure au plan moral parce qu’elle 

rend l’homme heureux.  

Aussi, la logique utilitaire, « le plus grand bonheur pour le plus grand nombre » est-elle, à 

en croire  Mill ( 2016, p. 9), l’expression d’une recherche permanente du bien-être social. Elle 

se traduit par l’affirmation que le plaisir et la peine sont la mesure du bien et du mal. Les règles 

de la morale sont le résultat d’un calcul. Il s’agit d’une arithmétique, qui tenant compte de la 

totalité des plaisirs et des peines, permet de juger qu’une action est bonne ou mauvaise.  

L’utilitarisme défend l’idée que l’on doit juger de la moralité d’une attitude au regard de 

ses effets sur la communauté. Les morales utilitaires ont pour caractère de faire reposer la loi 

sur l’intérêt. Or celle-ci doit être universelle. Elle ne peut posséder cette propriété car l’intérêt 

est personnel. Il est le plaisir immédiat qui varie d’un individu à un autre. La logique utilitaire 

heurte les sensibilités, parce qu’elle est incompatible avec le respect de la personne humaine. 

Elle réduit le sujet à un automate dont les actions sont déterminées par des algorithmes. Il se 

produit la marchandisation de la vie ; elle est ramenée à une dimension bassement économique.  

Les thèses utilitaristes soutiennent que l’on doit évaluer une action en fonction de sa 

contribution au bien-être de la société. Elles mettent le concept d’utilité au fondement de la 

moralité : une action est morale lorsqu’elle contribue à augmenter la somme de bonheur 

général. L’action juste reposerait sur un calcul visant à maximiser la satisfaction de toutes les 

personnes concernées par celle-ci. De plus, l’association entre le bien et le plaisir pourrait se 

présenter comme un frein à la conscience morale, dans la mesure où ce que l’être humain juge 

bien est ce qui lui est utile. La morale devient une division entre la volupté et son contraire.  

L’homme est tenté de tout faire pour satisfaire ses désirs. Il peut se détourner du bien 

collectif et agir de façon immorale. Or, à bien observer les événements, l’on se rend compte 

qu’il y a un danger à faire de l’utilité une condition de la morale  parce qu’il faut pouvoir 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  76 

 

l’interpréter. Une action, selon Kant (2008, p. 114), est morale lorsque le principe auquel elle 

se soumet, sa maxime, peut valoir en droit pour tous. La morale perd son caractère sacré. La 

religion n’est plus son fondement. Le rationalisme défie ainsi les doctrines de l’Église. Il est 

désormais question avant de recevoir une idée de la faire passer au tribunal de la raison.  

L’argument d’autorité est rejeté. Les croyances héritées du passé sont soumises à l’examen 

de la conscience. La tradition est remise en cause. Place à la modernité ; elle apparaît comme 

une période de résorption du politique. Cette situation en fait une période de crise parce que la 

raison qui était progressiste devient instrumentale. Sa mission n’est plus de libérer l’humain, 

mais de l’aliéner. Ses dérives conduisent à situer le salut de l’humanité dans la croyance en 

Dieu. Afin de prévenir la destruction du monde, il est nécessaire que le religieux prenne le pas 

sur la science. L’utilité de la religion est admise : en plus de participer à la moralisation de la 

vie publique, elle permet de prévenir les travers sociaux.  

Au total, le principe d’utilité s’observe dans la tendance à agir en espérant à la fin une 

récompense. Ce pragmatisme froid et calculateur trouve son sens dans la formule suivante : la 

fin justifie les moyens ; il est nécessaire d’apprendre au prince à ne pouvoir pas être toujours 

bon et à en user selon la nécessité. La vertu se joue à l’exercice de la raison. Selon Machiavel 

(2000, p. 123), « César Borgia était tenu pour cruel ; néanmoins, sa cruauté avait redressé la 

Romagne, l’avait unie et réduite à la paix ». Cette posture dénote d’une praxis sans éthique. 

L’histoire révèle cependant que la politique privée de vertu a conduit à la ruine de l’humanité.  

L’être humain se situe à un stade de déchéance telle que la vie n’a plus aucune valeur. 

Levinas parle de séisme hitlérien, mais celui-ci n’est rien d’autre que le fruit d’une politique 

dépourvue de valeurs morales. Arendt (2010, p. 564) évoque les minorités, les sans droits, les 

apatrides. Toutes ces notions ne sont-elles pas la conséquence de l’éclipse de la morale ? Kant 

la définit en relation à trois notions : le désintéressement, l’universalisme et le devoir.  

La morale serait ce que l’on s’impose pour tenir compte des lois de l’humanité : elle ne vaut 

que pour soi et est une affaire de jugement. Son caractère se situe dans l’attitude du sujet à faire 

face à ses responsabilités  ; elle se rapporte aux règles qu’il est tenu d’observer en dehors du 

plaisir ou de la peine. La morale édicte des impératifs qui permettent de fonder  les attitudes et 

de les maintenir. Elle discipline les âmes et préserve la stabilité sociale. L’objectif, c’est la 

volonté de rester fidèle à une certaine idée de l’humanité et non d’être un lourdaud.  

Au cœur de la notion de prolégomènes subsiste l’idée de la mise en œuvre d’une morale 

susceptible de servir de thérapie à la conduite humaine. Comme l’indique Pantillon ( 1981, p. 

29), « la question des valeurs et de leur coordination, la problématique du sens de l’homme ne 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  77 

 

pourraient faire l’objet d’une élaboration critique et tomberaient dans l’irrationnel si  l’acte 

philosophique ne s’enracinait pas dans un dévoilement premier, antérieur à tout discours et à 

toute discussion, à l’intérieur duquel il se tient, dont il procède et qu’il module ».  

Telle est la tâche de la philosophie qui s’attaque par le doute aux positions dogmatiques. La 

rigidité de la pensée, le conformisme intolérant forment un tout cohérent et obéissent au 

principe de la soumission passive, de la démission ou de l’aliénation. La méthode analytique 

qui sert de base à cette étude s’oppose à ce principe pour le mettre en échec. Elle se présente, 

pour Trouvé, (2008, p. 107), « comme la méthode qui est à la fois méthode d’invention et de 

découverte,  et méthode d’exposition des connaissances ». Elle consiste en un rapprochement 

des systèmes de pensées pour dégager les analogies susceptibles de contribuer à l’interprétation 

des phénomènes. Elle éclaire les situations jugées obscures à travers l’examen des faits.  

Cette production se situe dans le cadre théorique de la philosophie politique et morale ; elle 

se propose d’interroger les engagements liés au comportement humain relativement à la morale 

et à la religion d’une part, aux progrès technoscientifiques, de l’autre. L’élan de connaissance 

se trouve dans la connaissance obtenue par l’effort de la pensée. Cette activité de réflexion bute 

sur des impulsions ; lesquelles n’admettent pas que l’homme analyse la réalité pour la connaître. 

La philosophie disqualifie cette posture. La capacité de l’homme à faire le bien ne devrait plus 

être déterminée par une théorie de valeur fondée sur l’hypothèse d’une vie dans l’au-delà.  

La conception consistant à établir la moralité par le soutien  de la foi dans un univers dominé 

par la révolution du numérique n’est plus envisageable. L’homme n’a nullement besoin du 

secours de la religion pour distinguer les actions bonnes de celles qui ne le sont pas. Mort de 

Dieu, sécularisation, laïcisation, toutes ces expressions symbolisent une même idée : 

l’avènement d’un environnement dans lequel la croyance ne structure plus l’espace politique. 

Comment, dans ces conditions, rendre compte de la transcendance des morales laïques ? 
 

3. Pour un humanisme sans dieu 

La morale se rapporte à la sphère des valeurs et correspond à une juste connaissance du 

bien et du mal. Elle définit l’action en faisant la part de ce qui mérite d’être poursuivi de ce qui 

devrait être condamné. La vertu ne vaut que pour soi et est une affaire de conscience. Cela n’en 

fait pas pour autant une valeur relative ; bien au contraire, elle est universelle parce qu’un acte 

est tolérable lorsque le principe auquel il se soumet, sa maxime, peut valoir en droit pour tous.  

Au cœur de toute religion se trouve établie des principes éthiques et moraux. Les 

Lumières, à travers l’humanisme, réfute cette perception : il n’est point besoin de la foi pour 

être juste ou charitable. Le respect de l’autre ne devrait pas avoir pour fondement le divin. Il 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  78 

 

n’est pas non plus nécessaire de croire en Dieu pour faire son devoir. L’humanisme met fin à 

toutes les formes de transcendance : l’homme n’a pas besoin de recourir à la substance infinie 

pour comprendre qu’il faille traiter autrui telle une fin et jamais comme un moyen. La révolution 

laïque marque l’épilogue du théologico-politique. Il est désormais question de prendre 

conscience d’une nature dont l’objet est de résoudre les problèmes sans le secours de Dieu.  

À son origine subsiste le moment cartésien caractérisé par le réflexe du défi des dogmes. 

Il s’agit de faire table rase des coutumes pour soumettre au doute les croyances héritées du 

passé. Faut-il croire aux religions ? Une vierge qui enfante par la puissance du très haut un 

homme, nommé Jésus de Nazareth, qui ramène un autre, Lazare de Béthanie à la vie, ou un 

Dalaï-lama, qui se réincarne de génération en génération, sont là des situations incroyables.  

Les humanités ne se fondent guère sur le théologique ; elles s’appuient sur la science, 

puisqu’avec elles, subsiste le souci de la redécouverte du savoir, de la culture antique. Les 

valeurs morales perdent leur caractère sacré ; elles sont désormais construites à l’échelle 

humaine. Sartre (1969, p. 508) estime qu’ « une action est par principe intentionnelle ». Par 

conséquent, toute activité orientée selon la morale est subordonnée à deux maximes : l’intention 

et la responsabilité.  

Le philosophe est en conflit avec la religion du fait qu’elle se veut l’autorité absolue 

dans le domaine de la pratique. Selon les religions révélées, les dogmes de la foi ne sauraient 

être remises en cause. Pour la philosophie, en revanche, l’idée d’une raison humaine limité est 

incompréhensible. La pensée ne doit rien admettre qui n’ait été éprouvé. Le rapport entre la foi 

et la raison se pose en termes d’opposition, mais cela n’a pas toujours été ainsi.  

Au Moyen-âge, la science est au service de la croyance ; elle est utilisée pour confirmer 

les écritures. La modernité s’autorise une rupture. L’idée qu’on devrait accepter une proposition 

sans vérification répugne aux modernes. La laïcité affirme la primauté de l’humain sur le 

surnaturel ; elle se fonde sur la rigueur d’esprit. L’objectivité exige la connaissance des lois de 

la nature : celle-ci n’a pas de réalité en soi et rien ne se manifeste en elle sans preuve.  

L’univers n’a pas non plus un caractère mystérieux et l’homme tient son destin, puisqu’il 

a la connaissance.  La morale du devoir identifie la moralité à l’obligation. Ce qui compte, ce 

n’est pas le geste, en lui-même, mais l’intention qui l’anime. La vertu s’évalue plus à son 

contenu qu’à sa forme. Il y a même chez Weber ( 2002, p. 172) « une opposition abyssale entre 

l’attitude du chrétien qui fait son devoir, et en ce qui concerne le résultat de son action, s’en 

remet à Dieu, et l’attitude de celui qui dit : nous devons répondre des conséquences prévisibles 

de nos actes ». Comment vivre ?  Une vie épanouie est-elle une vie bonne ou une vie réussie ?  

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  79 

 

Les conditions d’une vie aboutie méritent d’être posées. Le mouvement laïc participe à 

la déconstruction du religieux au profit de l’édification d’une philosophie positiviste : 

l’existence est à penser suivant la perception que l’on a du monde et non  selon une certaine  

transcendance. Il appartient à l’homme de se sauver lui-même et non d’attendre un sauveur.  

Par ailleurs, l’instrumentalisation de la technologie au profit de la plus-value transforme 

l’univers en un espace où le mérite se situe dans la recherche du profit. Le moment de la crise 

intervient lorsque celui-ci se mue en un champ artificialisé, caractérisé par un confort au-dessus 

duquel plane le risque permanent de la destruction. L’humain se divinise. Il définit son cadre 

existentiel par la négation du naturel. Le nouvel humanisme consiste en la possibilité de 

destruction de l’homme. La construction du monde technoscientifique semble se réaliser à 

travers la déconstruction des valeurs sociales.  

L’homme a perdu le sens du sacré pour se retrouver  dans un univers de gadgets. Il 

oscille entre la volonté de puissance et la tendance à l’annihilation de toute vertu. Existe-t-il, 

pour lui, des repères dans un monde agité, tourmenté ?  La technique fait montre d’un double 

usage : elle répond au besoin de l’humanité d’une part et à une logique de prestige de l’autre. 

Le sens d’un tel mode de fonctionnement se pose avec acuité puisqu’il crée des pratiques qui 

ne prennent pas en compte la richesse du tissu relationnel.  

Ce caractère serait lié au fonctionnement du désir dans le sens d’avidité, parce qu’il ne 

cherche que sa satisfaction propre : chacun est à la recherche de son propre système de valeur 

parce que la société et l’individu sont profondément sécularisés. Le mot sécularisation trouve 

son origine dans une terminologie légale qui dénote le transfert des biens monastiques aux 

prêtres séculiers.  

 À  l’heure actuelle, il s’entend comme une émancipation de certaines sphères d’activités 

par rapport à l’idée de Dieu. La laïcité constitue en ce sens « un régime des cultes fondés sur la 

neutralité de l’État vis-à-vis des différentes options spirituelles et sur sa séparation avec les 

Églises ». (Kerlann et al. ( 2021, p. 44). Elle se comprend comme une transformation d’une 

société où la croyance en la divinité était tolérée à un modèle où celle-ci dévient un sujet à 

polémique. L’univers se mue en un espace fonctionnel, reflétant une forme étroite de rationalité.  

Le contexte contemporain fait face à un dilemme inédit : le manque d’orientation auquel 

la société  est confrontée. Il est devenu difficile de définir ce qui paraît meilleur pour le monde. 

C’est là le malaise de la modernité : une solitude morale et spirituelle, une timidité dans 

l’affirmation des valeurs qui font sens. À ce stade, apparaît la nécessité de l’éducation pour 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  80 

 

redéfinir le sens et la portée des valeurs. Le catéchisme, l’histoire sainte, les vertus chrétiennes, 

la ferveur mystique, sont à bien d’égard une tentative de solution.   

Par conséquent, soutenir que la morale est désuète est une ruse des libertins pour rejeter 

toute norme et vivre selon leur bon vouloir. Briser la censure et se donner le droit d’exercer ses 

désirs sans entrave favorisent le désordre social. S’élever au concept du devoir suppose la 

pratique de la vertu. Une éducation orientée vers la sagesse est centrée sur les humanités, 

censées développer la capacité à penser avec rectitude. Les arts libéraux doivent être élargis à 

l’histoire des civilisations parce que leur objet principal est la lecture mathématique des 

phénomènes naturels. Elles assurent la domination de l’esprit sur la matière.  

L’enjeu de cette production est de penser l’utilité de l’Église pour la société. Le culte du 

mystère est au cœur des pratiques religieuses. Plutôt que de chercher à comprendre de manière 

rationnelle les lois qui régissent le fonctionnement de l’univers, certaines personnes, adeptes 

des religions révélées, se réservent le droit de faire du mystique le fondement du réel. Les 

morales laïques ont la prétention d’en finir avec cette représentation.  

Conclusion 

En définitive, de toutes les périodes de l’histoire, les penseurs se sont interrogés sur les 

fondements de la vertu : l’homme agit-il moralement par nature, par devoir ou par intérêt ? Si 

la morale a souvent été associée à la religion, l’expérience montre que cette association n’a pas 

toujours produit des sociétés véritablement justes. Socrate, condamné malgré son engagement 

moral, illustre une tension persistante entre vertu authentique et morale imposée. Plus encore, 

la multiplication des lieux de culte interroge : les comportements vertueux visent-ils une vie 

juste ou la promesse d’un au-delà meilleur ? Cette interrogation conduit à explorer la fragilité 

de la vertu lorsqu’elle n’est pas fondée sur la conscience mais sur la peur du châtiment.  

Kant (2008, p. 98) défend une morale bâtie sur le devoir, indépendante des récompenses 

ou des sanctions extérieures. À l’opposé, la morale utilitariste subordonne le bien à son 

efficacité sociale : est juste ce qui maximise le bonheur, minimise les peines. Ces approches 

opposent deux conceptions de l’éthique, l’une fondée sur l’intention, l’autre sur les 

conséquences. À travers  cette tension émerge un enjeu : la religion est-elle encore nécessaire 

pour fonder la morale ou peut-elle être remplacée par une éthique laïque, fondée sur la raison ?  

Quoiqu’il en soit, la révolution scientifique a déplacé l’homme du centre de l’univers 

métaphysique pour en faire le sujet central de la connaissance. En libérant la pensée des dogmes, 

les Lumières contribuent à dissocier religion et morale, en ouvrant la voie à un humanisme 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  81 

 

fondé sur la responsabilité individuelle. Dans ce contexte, n’est-il pas nécessaire de réfléchir à 

l’essor des humanités digitales et à leur influence sur la sécularisation de l’homme ? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  82 

 

Bibliographie 
 

ARENDT  Hannah, 2010. Les origines du totalitarisme, édition établie sous la Direction de 

Pierre Bouretz, traduction de Micheline Pouteau, Martine Leiris, Jean Loup Bourget, édition 

révisée par Hélène Frappat, Paris, Gallimard, coll. Folio essais. 

AUDARD Catherine, 1999. Anthologie historique et critique de l’utilitarisme, Tome1, Paris,  

PUF, coll. Philosophie morale.  

BENTHAM Jeremy, 2011. Introduction aux principes de morale et de législation, Paris, Jean  

Vrin.   

HERSCH Jeanne, 1993. L’étonnement philosophique. Une histoire de la philosophie, Paris,  

Gallimard, coll. Folio essais.  

KANT Emmanuel, 2008. Fondements de la métaphysique des mœurs, traduction et notes par  

Victor Delbos, préface de Monique Castillo, postface, La Morale de Kant, par Victor

 Delbos, Paris, Librairie Générale Française, coll. Les classiques de la philosophie.  

KERLAN Alain et KOLLY Bérengère, 2021. Dictionnaire de philosophie de l’éducation,  

notions essentielles, Paris, ESF sciences humaines, coll. Pédagogies.  

LALANDE André, 1926. Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Paris, Félix  

Alcan. 

MACHIAVEL Nicolas, 2000. Le prince, traduction, présentation et notes par Marie Gail 

Nicodinov, Paris, Librairie Générale Française, coll. Les classiques de la philosophie  

MARX Karl, 1844. Contribution à la critique de la philosophie du droit de Hegel, Paris,  

Gallimard, coll. Folio essai 

MAVOUANGUI David, 2012. La philosophie de Kant et l’éducation, préface d’Abel  

Kouvouama, Paris, L’Harmattan.  

MILL John Stuart, 2016. L’utilitarisme, traduction de Le Mounier, édition électronique, les  

échos du Maquis.  

NJIMOM Issoufou Soulé Mouchili, 2012. Penser la philosophie à l’ère des technosciences, 

préface d’Antoine Manga Bihima, Paris, L’Harmattan.  

NIETZSCHE Friedrich Wilhelm, 1994. Généalogie de la morale, textes et variantes établis par  

Giorgio Colli et Mazzino Montinari, traduit de l’allemand par Isabelle 

Hildenbrand et Jean Gratien, Paris, Gallimard, coll. Folio essai.  

PANTILLON Claude, 1981. Une philosophie de l’éducation pour quoi faire ? Lausanne,  

éditions l’âge d’homme, coll. Bibliothèque de littérature comparée.  

PLATON, 2001. La République, traduction, présentation  et notes de Jacques Cazeaux,  

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  83 

 

Librairie Générale Française, coll. Les classiques de la philosophie.  

SARTRE Jean-Paul, 1969. L’Être et le Néant, Paris, Gallimard. 

SIGMUND Freud, 1927. L’avenir d’une illusion, traduction française de Marie Bonaparte,  

Paris, PUF. 

TROUVÉ Alain, 2008. La notion de savoir élémentaire à l’école, Doctrines et enjeux, préface  

de Michel Fabre, Paris, L’Harmattan, coll. Savoir et formation. 

WEBER Max, 2002. Le savant et le politique, Paris, édition 10/18.  

 

 

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI

